
حديث حول التقليد (السلبي)

تقليد وتعالى سبحانه االله ذم لقد بل فحسب، الآباء من الإنسان يتوارثه ما تقليد ذم على الأمر يقتصر ولا

وَرُهْبَانهمْ أَحْبَارهمْ ((اِتَّخَذُوا تعالى: قوله في الكتاب أهل ذم في كما أيضاً العلماء

بصير أبي عن رواية في جاء وقد عمياء، طاعةً طاعتهم بسبب وذلك اللَّه))(3)، دُون مِنْ أَرْبَابًا

أما " فقال: "؟ االله دون من أربابا ورهبانهم أحبارهم "اتخذوا له: قلت قال: السلام عليه عبداالله أبي عن

حلالاً عليهم وحرموا حراماً، لهم أحلوا ولكن أجابوهم، ما دعوهم ولو أنفسهم، عبادة إلى دعوهم ما واالله

أبي عن بصير أبي عن وهي: الألفاظ بعض باختلاف أيضاً الرواية جاءت كما يشعرون"(4). لا حيث من فعبدوهم

.(٣١ (التوبة: االله دون من أربابا ورهبانهم أحبارهم "اتخذوا وجل: عز االله قول في السلام عليه االله عبد

"فقال: واالله ما صاموا لهم ولا صلوا لهم ولكن أحلوا لهم حراما وحرموا عليهم حلالا فاتبعوهم"(5) .

 وهنا نطرح سؤال وهو: ما الفرق بين تقليدنا لعلمائنا وتقليد عوام اليهود لعلمائهم؟! 

محمد أبي الإمام عن الإحتجاح كتاب في الطبرسي يرويها رواية هناك السؤال هذا عن وللإجابة

إِلاَّ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ لاَ أُمِّيُّونَ ((وَمِنْهُمْ تعالى: قوله في السلام عليه العسكري

فيها يشرح حيث المقام، هذا في تفيدنا الآية78) (البقرة يَظُنُّونَ)) إِلاَّ هُمْ وَإِنْ أَمَانِيَّ

كان فإذا السلام: عليه للصادق رجل ((قال يقول: أن إلى السابقة الآية من المراد السلام عليه الإمام

ذمهم فكيف غيره، إلى لهم سبيل لا علمائهم من يسمعونه بما إلا الكتاب يعرفون لا اليهود من القوم هؤلاء

بتقليدهم والقبول من علمائهم، وهل عوام اليهود إلا كعوامنا يقلدون علماءهم؟

          فقال عليه السلام: بين عوامنا وعلمائنا وعوام اليهود وعلمائهم فرق من جهة وتسوية من

جهة.

أما من حيث استووا: فإن االله قد ذم عوامنا بتقليدهم علمائهم كما ذم عوامهم.

وأما من حيث افترقوا فلا.



قال: بين لي يا بن رسول االله!

والرشاء، الحرام وبأكل الصراح، بالكذب علماءهم عرفوا قد كانوا اليهود عوام إن السلام: عليه قال

يفارقون الذي الشديد بالتعصب وعرفوهم والمصانعات، والعنايات بالشفاعات واجبها عن الأحكام وبتغيير

من له تعصبوا من يستحقه لا ما وأعطوا عليه تعصبوا من حقوق أزالوا تعصبوا إذا وأنهم أديانهم، به

فعل من أن إلى قلوبهم بمعارف واضطروا المحرمات، يقارفون وعرفوهم أجلهم، من وظلموهم غيرهم، أموال

لما ذمهم فلذلك االله، وبين الخلق بين الوسائط على ولا االله على يصدق أن يجوز لا فاسق فهو يفعلونه ما

يؤديه بما العمل ولا حكايته، في تصديقه ولا خبره قبول يجوز لا أنه علموا قد ومن عرفوه قد من قلدوا

دلائله كانت إذ وآله، عليه االله صلى االله رسول أمر في بأنفسهم النظر عليهم ووجب يشاهدوه لم عمن إليهم

أوضح من أن تخفى، وأشهر من أن لا تظهر لهم.

الدنيا حطام على والتكالب الشديدة والعصبية الظاهر، الفسق فقهائهم من عرفوا إذا أمتنا عوام وكذلك

من على والإحسان بالبر وبالترفرف مستحقاً، أمره لإصلاح كان وإن عليه يتعصبون من وإهلاك وحرامها،

اليهود مثل فهم الفقهاء هؤلاء مثل عوامنا من قلد فمن مستحقاً، والإهانة للإذلال كان وإن له تعصبوا

مخالفا لدينه، حافظا لنفسه، صائنا الفقهاء من كان من فأما فقهائهم، لفسقة بالتقليد االله ذمهم الذين

فإنه جميعهم، لا الشيعة فقهاء بعض إلا يكون لا وذلك يقلدوه، أن فللعوام مولاه، لأمر مطيعا هواه، على

كثر وإنما كرامة، ولا شيئاً، عنه منا تقبلوا فلا العامة فسقة مراكب والفواحش القبايح من ركب من

ويضعون بجهلهم، بأسره فيحرفونه عنا يتحملون الفسقة لأن لذلك البيت أهل عنا يتحمل فيما التخليط

هو ما الدنيا عرض من ليجروا علينا الكذب يتعمدون وآخرون معرفتهم، لقلة وجهها غير على الأشياء

الصحيحة علومنا بعض يتعلمون فينا، القدح على يقدرون لا (نصاب) قوم ومنهم جهنم، نار إلى زادهم

من أضعافه وأضعاف أضعاف إليه يضيفون ثم نصابنا، عند بنا وينتقصون شيعتنا، عند به فيتوجهون

فضلوا علومنا، من أنه على شيعتنا، من المستسلمون فيتقبله منها، براء نحن التي علينا الأكاذيب

فإنهم وأصحابه، السلام عليه علي بن الحسين على يزيد جيش من شيعتنا ضعفاء على أضر وهم وأضلوا

ولأعدائنا موالون، لنا بأنهم المتشبهون الناصبون السوء علماء وهؤلاء والأموال، الأرواح يسلبونهم

أن جرم لا المصيب، الحق قصد عن ويمنعونهم فيضلونهم شيعتنا ضعفاء على والشبهة الشك ويدخلون معادون،

هذا يد في يتركه لم وليه وتعظيم دينه صيانة إلا يريد لا أنه القوم هؤلاء من قلبه من االله علم من

له االله فيجمع منه، للقبول االله يوفقه ثم الصواب، على به يقف مؤمنا له يقيض ولكنه الكافر، المتلبس

بذلك خير الدنيا والآخرة، ويجمع على من أضله لعنا في الدنيا وعذاب الآخرة.

أضدادنا المسمون إلينا، للطرق القاطعون عنا، المضلون أمتنا: علماء (أشرار االله: رسول قال قال: ثم



بأسمائنا، الملقبون أضدادنا بألقابنا، يصلون عليهم وهم للعن مستحقون، ويلعنونا ونحن بكرامات االله

مغمورون، وبصلوات االله وصلوات ملائكته المقربين علينا عن صلواتهم علينا مستغنون).

ثم قال: قيل لأمير المؤمنين عليه السلام: من خير خلق االله بعد أئمة الهدى، ومصابيح الدجى؟

          قال: العلماء إذا صلحوا.

بألقابكم، والمتلقبين بأسمائكم، المتسمين وبعد ونمرود، وفرعون، إبليس، بعد االله خلق شرار فمن قيل:

والآخذين لأمكنتكم، والمتأمرين في ممالككم؟

(أولئك وجل: عز االله قال وفيهم للحقايق، الكاتمون للأباطيل، المظهرون هم فسدوا، إذا العلماء قال:

.[[6]يلعنهم االله ويلعنهم اللاعنون إلا الذين تابوا..(البقرة الآية 159)[

الرواية في كما للإتباع مستحقين غير كانوا إذا للعلماء كانت وإن حتى فالطاعة إذاً

في ومذموماً سلبياً تقليداً تعد وشرعي) عقلي (ومسوغ وعلم بصيرة غير من كانت إذا أو السابقة

القرآن الكريم وفي الروايات الشريفة.

لدى هو كما الشرعي التقليد لأن القبيل، هذا من هو أساسه في الشرعي التقليد بأن البعض يتصور ولا

بفتواه[ للعمل للمجتهد المجتهد غير رجوع عن عبارة وهذا[7]الفقهاء منه، محذور لا عقلائي أمر وهو [

الطباطبائي: السيد يقول ذلك وفي وعلم، بصيرة غير من الأعمى والإتباع التقليد من ذكرناه ما عن يختلف

مما وهو العالم، إلى الجاهل رجوع وهو الشروط بعض وعلى الأحيان بعض في حقاً كان وإن ((والتقليد

العلم يحصل أن للانسان فيها يتيسر لا التي الحياة أحكام جميع في الانساني المجتمع سير عليه استقر

آخر جاهل إلى الجاهل رجوع بمعنى جهله في الجاهل تقليد لكن الحيوي، الطريق من سلوكه إلى يحتاج بما

والاخذ نفسه من بعمله يستقل ما بترك آخر عالم إلى العالم رجوع يذم كما العقلاء سنة في مذموم مثله

.[[8]بما يعلم غيره))[

وغيره: الشرعي التقليد بين الفرق بيان في الصدر باقر محمد السيد الشهيد يقول كذلك

الأساس[ هذا على عمله[9]((والتقليد يضع المكلف لان تقليداً سمي وانما المسؤولية تحميل يعني [

سبحانه االله امام العمل هذا مسؤولية تحميله عن رمزياً تعبيراً يقلده الذي المجتهد رقبة في كالقلادة

شخص يبدي ان بين ففرق دليل وبدون جهلاً الآخرون يعتقده بما والاعتقاد التعصب هو التقليد وليس وتعالى



رأياً فتسارع إلى اليقين بذلك الرأي بدون ان تعرف دليلاً عليه وتؤكد صحته، وبين ان يبدي شخص رأياً

المذموم التقليد هو فالأول والمعرفة، الاختصاص ذوي من كونه بحكم الرأي هذا مسؤولية له محملاً فتتبعه

.[[10]شرعاً وعقلاً والثاني هو التقليد الصحيح الذي جرت عليه سنة الحياة شرعاً وعقلاً))[

سؤال: هل يمكن أن يكون التقليد الفقهي (رجوع غير المجتهد للمجتهد) سلبياً ومذموماً؟

لدى ومذموماً سلبياً تقليداً والمراجع العلماء إلى والرجوع التقليد يكون أن الممكن من

الدينية المرجعيات بعض أتباع بين نراها التي والحروب والخلافات المشاكل وما الحالات، بعض في البعض

بكيفية أيضاً ويمارس صحيحة، شرعية أسس على يتم التقليد كان لو إذ السلبي، التقليد هذا بسبب إلا

الآخرين على وتهجمه البعض تعصب من نراه وما والمشاكل، الخلافات هذه كل بسببه حدثت لما صحيحة شرعية

مذموم)، (وتقليد أعمى وتعصب جهل نتيجة إلا الحقيقة في هو ما أتباعهم) من أو الأخرى المرجعيات (من

إذ لا يمكن أن يكون ذلك نتيجة لتقليد شرعي مستند على أسس شرعية صحيحة متينة. 

فيها يقلد أن عليه يجب التي والموارد الحدود المقلد يعرف لا عندما فإنه يكن، مهما

التقليد، فيها يصح لا موارد هناك لأن المذموم، السلبي التقليد في يقع أن بد فلا (المرجع)؛ المجتهد

في بعضها إلى نشير وسوف المذموم، التقليد دائرة ضمن داخل سيكون بالتأكيد فهو فيها يقلد ومن

الآتي: 

• لا تقليد في أصول العقيدة

في التقليد يجوز لا أنه منه والمراد الطائفة، علماء بين عليه المجمع ولعله المشهور الرأي هو وهذا

في لأنه المسائل، هذه فروع في لا والمعاد) والإمامة والنبوة التوحيد كأصل الأساسية العقائدية المسائل

.[[11]كل أصل من الأصول السابقة فروعاً يجيز بعض العلماء التقليد فيها، وهي تبحث في محلها[

ما والمعرفة النظر في عقيدتنا بيان في المظفر رضا محمد الشيخ يقول العقائد أصول في التقليد وحول

المربين تقليد على يشكل أو الاعتقادية الأمور في نفسه الإنسان يهمل أن هذه- والحالة يصح- ((فلا يلي:

ويتأمل يفحص أن القرآنية بالنصوص المؤيدة العقلية الفطرة بحسب عليه يجب بل آخرين، أشخاص أي أو

ومن والمعاد. والإمامة والنبوة التوحيد أهمها التي الدين بأصول المسامة اعتقاداته أصول في ويتدبر

يكون ولا المستقيم، الصراط عن وزاغ شططاً إرتكب فقد الأصول هذه اعتقاد في نحوهم أو آباءه قلد

.[[12]معذوراً أبداً))[



ذكرناه الذي بالمعنى التقليد الشريعة فيه أوجبت الذي الوقت ((وفي يقول: الصدر الشهيد نجد وكذلك

العقائد في يقلد بان للمكلف تسمح فلم الدين أصول في حرمته والحرام الحلال من الدين فروع في

ونبيه بربه للمكلف واليقين العلم يحصل ان الدين أصول في شرعاً المطلوب لان وذلك الأساسية الدينية

الأساسية الدينية عقائده مسؤولية بنفسه يتحمل أن إلى انسان كل الشريعة ودعت وامامه ودينه ومعاده

.[[13]بدلاً عن أن يقلد فيها ويحمل غيره مسؤوليتها))[

لا إذ مثلاً، كالتوحيد العقائدية المسائل أصول في التقليد يجوز لا بأنه لنا يتضح هنا ومن

شابهه ما أو ذلك في قلد من فإن ولهذا دليل، دون موجوداً االله كون في الغير قول إلى الاستناد يجوز

فإن تقليده هو تقليد سلبي ومذموم عقلاً وشرعاً.

• لا تقليد في الأحكام اليقينية

الأحكام تلك ((وهي اليقينية: الأحكام من المقصود بيان في الفضلي عبدالهادي الشيخ الدكتور يقول

ثابت الوجوب هذا فإن اليومية، الصلاة وجوب مثل فيها للإجتهاد مجال ولا الدين، من بالضرورة الثابتة

بأنها يقيناً لدينا لأن باليقينية وسميت المسلمين. عند فيه للخلاف مجال لا بحيث والبداهة بالضرورة

عندنا ثابتة شرعية أحكاماً كونها معرفة لأن أيضاً بالضرورية وتسمى تعالى. االله عن صادرة شرعية أحكام

في إذاً بدليل))[14]. عليها الاستدلال أو رهان إقامة إلى معها تحتاج لا التي بالبداهة أي بالضرورة،

واضحةً لأنها فيها، للتقليد مجال فلا الحج أو الصيام أو الصلاة وجوب كأصل الضرورية اليقينية الأحكام

الغير، على بوجوبها القول على يعتمد من فإن ولهذا فيها، الاختلاف أو للنقاش مجال ولا شرعاً وثابتةً

قائل يقول أن يصح لا إذ التقليد، فيه يصح لا فيما تقليد لأنه مذموماً، تقليداً يعتبر تقليده فإن

بأني أقلد المرجع الفلاني في كون الصلاة واجبة أو ما نحو ذلك. 

لا تقليد في الموضوعات العرفية العامة

الموضوعات تمثل الذين المجتمع أبناء ((وهم العام: العرف من المقصود بيان في الفضلي الدكتور يقول

هذه في التقليد حكم الفضلي الدكتور ويبين اجتماعية))[15]. ظواهر طريقهم عن معرفتها يراد التي

في يرجع وإنما فيه، تقليد لا العامة العرفية الموضوعات من الموضوع كان ((إذا بقوله: المسائل

الثرى هذا وأن ماء، غير أو ماء المعين السائل هذا أن تحديد مثل وذلك مجتمعه، أبناء إلى تحديده

السؤال كهذا الدين رجال بعض إلى توجه التي الأسئلة بعض خطأ نلاحظ وهنا رمل))[16]. أو تراب (الأرض)

من والأغرب الشاكلة، هذه على هي التي الأسئلة من وغيرها لا؟) أو بيره يعد المشروب هذا أن (هل مثلاً:



ذلك أن يتصدى بعض رجال الدين للإجابة عليها، ويختلفون فيما بينهم في ذلك، وتكون سبباً في هجوم

بعضهم على البعض الآخر، وهي أساساً من الموضوعات التي لا تقليد فيها[17]. 

لا تقليد في الموضوعات العرفية الخاصة

الأخرى. العلمية المجالات في المتخصصون ((هم الخاص: العرف من المراد بيان في الفضلي الدكتور يقول

ويقول مجاله))[18]. في كل وأمثالهم، والصناع والزراع وكالتجار والفنون، العلوم سائر في كالعلماء

في يرجع وإنما فيه، تقليد لا أيضاً الخاصة العرفية الموضوعات من الموضوع كان ((إذا حكمه: بيان في

فيه يزيد أو برأه فيوقف الصوم فيه يؤثر المعين المرض هذا أن تحديد أمثال به، المختصين إلى معرفته

أو تولد منه مضاعفات أخرى مضرة معتد بها))[19]. 

غير تقليد وكذلك الآخر، للمجتهد المجتهد تقليد السابقة النقاط إلى نضيف أن يمكن كذلك

المجتهد لغير المجتهد وغيرها من الأمور التي يمكن أن نقول عنها بأنها من التقليد السلبي المذموم.

كلمة أخيرة

لأن وكيفيته، وشروطه وحدوده موارده حيث من الشرعي) (التقليد حول واسعة ثقافة نمتلك أن علينا ينبغي

شرعياً تقليداً تقليدنا يكون لكي وذلك المحتاط، أو المجتهد غير على الواجبة التكاليف من هذا

على ذلك في ومستندين معتمدين كنا إذا إلا يكون لا وهذا وتعالى، سبحانه االله أمام به نتعبد صحيحاً

إذا (وبالخصوص التقليد، أمر في حتى للآخرين مقلدين نكون أن ينبغي ولا الشرعية، والبراهين الأدلة

كانوا غير مؤهلين لذلك)، إذ لا يصح التقليد في التقليد !!

 


